
КОНДАКАРНОЕ ПЕНИЕ В ИСТОРИИ ПРОСТРАННЫХ РАСПЕВОВ
СРЕДНЕВЕКОВОЙ РУСИ

Галина Андреевна Пожидаева
Доктор искусствоведения, профессор,
Высшее театральное училище (институт)
им. М. С. Щепкина при Государственном
академическом Малом театре России
Почтовый адрес: ул. Неглинная, 6/2, стр. 1–2,
Москва, 109012, Россия
Электронный адрес: pozhidaeva.galina@yandex.ru
ORCID: 0000-0003-0572-4887

Аннотация
Статья посвящена самому раннему виду пространного пения русского Средневеко-
вья ― кондакарному распеву, который предназначался для кафедральных соборов. 
Стиль кондакарного пения можно сегодня представить по отдельным образцам, 
пробные расшифровки которых выполнены автором. Кондакарный распев относит-
ся к стилю «монументального историзма» (термин Д. С. Лихачёва); его уникаль-
ность заключается в том, что он, в отличие от знаменного распева, не имел аналогов 
в фольклоре той эпохи. Техника пространного пения была перенесена из Византии, 
в фольклоре она появляется не менее чем на 400–500 лет позже. В статье прослеже-
на история развития пространных распевов в русском церковном пении и показана 
преемственность кондакарного пения в новых распевах Московской Руси. Характер 
эволюции раскрывается в различных аспектах: полижанровый состав Кондакарей, 
общий для византийских Пападиков и русских Обихода и Демественника; техника 
пения «на подобен»; возрождение стиля «монументального историзма» в период 
«второго монументализма» (термин Д. С. Лихачёва), когда возникает большой рас-
пев разных видов: большой знаменный, большой путевой и большой демествен-
ный; возрождение некоторых особенностей кондакарного пения ― аненаек и хабув, 
грецизмов ― в путевом и демественном распеве; частичное заимствование форм 
кондакарной нотации в так называемом «дробном знамени» при записи мелизма-
тики знаменного распева. Проводится параллель Палеологовского Ренессанса и 
русского духовного Возрождения в период Московской Руси. Многовековая эво-
люция пространного пения в русской духовной музыке определила мелодичность 
и распевность как важнейшие типологические свойства отечественного профессио-
нального искусства, а кондакарное пение, как ранний пространный распев, сыграло 
в этом главную роль.

Ключевые слова
Кондакарное пение, новые пространные распевы, «монументальный историзм», 
«второй монументализм», типология русской классической музыки

Статья поступила в редакцию 30 сентября 2025 г.
Статья доработана автором 20 ноября 2025 г.
Статья принята в печать 28 ноября 2025 г.

DOI: 10.31168/2412-6446.2025.20.3-4.01

ИСТОРИЧЕСКИЕ, ИСТОРИКО�КУЛЬТУРНЫЕИСТОРИЧЕСКИЕ, ИСТОРИКО�КУЛЬТУРНЫЕ
И ЛИТЕРАТУРОВЕДЧЕСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯИ ЛИТЕРАТУРОВЕДЧЕСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ
ИСТОРИЧЕСКИЕ, ИСТОРИКО�КУЛЬТУРНЫЕИСТОРИЧЕСКИЕ, ИСТОРИКО�КУЛЬТУРНЫЕ
И ЛИТЕРАТУРОВЕДЧЕСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯИ ЛИТЕРАТУРОВЕДЧЕСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ

HISTORICAL, HISTORICAL�CULTURAL HISTORICAL, HISTORICAL�CULTURAL 
AND LITERARY STUDIESAND LITERARY STUDIES

HISTORICAL, HISTORICAL�CULTURAL HISTORICAL, HISTORICAL�CULTURAL 
AND LITERARY STUDIESAND LITERARY STUDIES



Кондакарное пение в истории пространных распевов средневековой Руси10

Славянский мир в третьем тысячелетии 2025 ● № 3–4 ● Том 20

Цитирование: Пожидаева Г. А. Кондакарное пение в истории пространных рас-
певов средневековой Руси // Славянский мир в третьем тысячелетии. 2025. Т. 20. 
№ 3–4. С. 9–35. https://doi.org/10.31168/2412-6446.2025.20.3-4.01

KONDAKARNOIE PIENIE
IN THE HISTORY OF MELIZMATIC CHANTS
OF MEDIEVAL RUS’

Galina A. Pozhidaeva
Dr. Hab., Professor,
M. S. Shchepkin Higher Theatre School (Institute),
State Academic Maly Theatre of Russia
Postal address: Neglinnaya St., 6/2, building 1–2,
Moscow, 109012, Russia
E-mail: pozhidaeva.galina@yandex.ru
ORCID: 0000-0002-1688-2808

Abstract
The article is devoted to the earliest type of melizmatic chant of the Russian Middle 
Ages ― kondakarnoie pienie, which was intended for cathedrals. The style of konda-
karnoie pienie can be imagined today based on individual samples, trial transcripts of 
which were made by the author. The style of kondakarnoie pienie belongs to the style 
of “monumental historicism” (a term of D. S. Likhachev); its uniqueness lies in the fact 
that, unlike znamenny raspev, it had no analogues in the folklore of that era. The tech-
nique of melizmatic chant was transferred from Byzantium, ahead of its appearance in 
folklore by at least 400–500 years. The article traces the history of the development of 
melizmatic chants in the Russian Church and shows the continuity of kondakarnoie 
pienie in the new chants of Muscovite Rus’. Its evolutionary character is revealed in 
various aspects: the polygenre composition of Kondakar’, common to the Byzantine 
Papadiki and the Russian Obikhod and Demestvennik; the technique of singing “pro-
somoia”; the revival of the style of “monumental historicism” in the period of “second 
monumentalism” (a term of D. S. Likhachev), when melizmatic chants of diff erent 
types appeared: bolshoy znamenny, bolshoy putevoy and bolshoy demestvenny; the re-
vival of some features of kondakarnoie pienie ― anenaiki and khabuvy, grecisms ― 
in putevoy and demestvenny chant; partial borrowing of forms of kondakarian notation 
in the so-called “drobnoye znamia” when recording the melismatics of znamenny chant. 
A parallel is drawn between the Palaeologus Renaissance and the Russian spiritual 
Renaissance during the period of Muscovite Rus’. The centuries-long evolution of mel-
izmatic chants in Russian sacred music defi ned melody and melodiousness as the most 
important typological properties of domestic professional art, and kondakarnoie pienie, 
as an early melizmatic chants, played its leading role in this.

Keywords
Kondakarnoie pienie, new melizmatic chants, “monumental historicism”, “second mo-
numentalism”, typology of Russian classical music

Received 30 September 2025
Revised 20 November 2025
Accepted 28 November 2025

For citation: Pozhidaeva, G. A., 2025. Kondakarnoie Pienie in the History of Melizmat-
ic Chants of Medieval Rus’. Slavic World in the Third Millennium, 20 (3–4), pp. 9–35. 
https://doi.org/10.31168/2412-6446.2025.20.3-4.01



Галина Андреевна ПОЖИДАЕВА 11

Славянский мир в третьем тысячелетии2025 ● № 3–4 ● Том 20

Кондакарное пение ― самый торжественный и самый ранний вид про-
странного пения русского Средневековья. Оно звучало в кафедраль-

ных соборах в XI–XIII вв., а отголоски его слышны еще в XIV в. Богослуже-
ние в кафедральных соборах, творимое высшими церковными иерархами, 
отличалось бóльшей торжественностью и музыкальностью. И кондакарному 
пению принадлежала в этом не последняя роль.

До сих пор этот вид пения считается неразгаданным и нерасшифрован-
ным, хотя это не вполне верно. И византологи, и русисты в подавляющем 
большинстве, обращаясь к прочтению кондакарного пения, преподносят его 
как слепок с византийской традиции. Однако важно понимать эволюцион-
ную природу в развитии и музыкального мышления, и церковного пения ― 
именно из этой эволюционности должен исходить и сам подход к прочтению 
кондакарного пения. То есть стиль русского церковного пения раннего перио-
да должен иметь проекцию в его позднем периоде. Пространное пение позд-
него периода ― демественный, путевой и большой распевы ― несомненно 
продолжало традицию кондакарного пения как изначального пространного 
распева. Об этом писал С. В. Смоленский, прекрасно понимая эволюцион-
ный процесс исторического развития церковного пения1.

Автор статьи выполнил несколько пробных расшифровок кондакарных 
песнопений, которые подтверждают идею С. В. Смоленского о продолже-
нии традиций кондакарного пения в более поздних пространных распевах. 
Одна из таких расшифровок представлена в данной статье. Наряду с этим 
в статье выявлены общие черты кондакарного и новых пространных распе-
вов по различным признакам, которые показывают их родство.

Стиль кондакарного пения сегодня мы можем представить не в полном 
объеме, а по отдельным образцам, пробные расшифровки которых, связан-
ные с последующим историческим развитием пространного пения на Руси, 
представлены в работах автора этих строк2. 

Византологи К. Флорос и Гр. Майерс в своих исследованиях пробуют 
подойти к расшифровке кондакарной нотации.

В работе К. Флороса3 предпринята попытка на единичных образцах 
сопоставить кондакарную нотацию русских кондакарей с византийской 
рукописью Kastoria 8, составив своего рода подстрочник4. Однако это со-

1 Смоленский С. В. Несколько новых данных о так называемом кондакарном знаме-
ни // Русская музыкальная газета. 1913. № 44, стб. 973–977; № 45, стб. 1007–1010; № 46, 
стб. 1039–1044; № 49, стб. 1132–1136.

2 Пожидаева Г. А. Традиция древнерусской монодии в песнопениях «Типографского 
устава» // Древняя Русь. Вопросы медиевистики. 2005. № 4. С. 80–102; Она же. Певче-
ские традиции Древней Руси. Очерки теории и стиля. М.: Знак, 2007. С. 523–536; Она же. 
Духовная музыка славянского Средневековья. М.: Композитор, СПб.: Нестор-Исто-
рия. 2017. С. 338–341.

3 Floros C. Universale Neumenkunde. Bd. I, III. Kassel-Wilhelmshöhe: Bärenreiter-Antiqua-
riat, 1970.

4 Об этой рукописи подробнее далее.



Кондакарное пение в истории пространных распевов средневековой Руси12

Славянский мир в третьем тысячелетии 2025 ● № 3–4 ● Том 20

Рис. 1. Кондак Борису и Глебу «Возсия дьнесь». Благовещенский кондакарь.
РНБ,  Q.п.I-32, л. 52 и об. XII в. Расшифровка автора

Kontakion to Boris and Gleb “Vozsija dnese”. Blagoveshchensky Kondakar’.
RNB, Q.P.I-32, L. 52 and 52 reverse. XIIth century. Transcription by the author



Галина Андреевна ПОЖИДАЕВА 13

Славянский мир в третьем тысячелетии2025 ● № 3–4 ● Том 20

поставление неубедительно, поскольку оно показывает большие отличия 
в нотации списков. Кроме того, прочтение ритма у Флороса совершенно 
неприемлемо для более поздней русской традиции пространного пения, по-
этому для кондакарного распева оно также в принципе неверно, поскольку 
отрицает преемственность и эволюцию музыкального мышления на Руси 
в процессе исторического развития.

В монографии Г. Майерса5 использован метод К. Флороса ― сравни-
тельное представление песнопений русских кондакарей и относительно 

5 Myers Gr. A Historical, Liturgical and Musical Exploration of Kondakarnoie Pienie: 
The Deciphering of a Medieval Slavic Enigma. Sofi a: Cyrillo-Methodian Research Centre, 
BAS, 2009.

Рис. 2. Причастный стих на Воздвиженье Господня
Kontakion to Boris and Gleb “Vozsija dnese”.

Koinonika on the Exaltation of the Cross. C. Floros.
Universale Neumenkunde. Т. III. Таблица (Table) XXXV. С. 277.



Кондакарное пение в истории пространных распевов средневековой Руси14

Славянский мир в третьем тысячелетии 2025 ● № 3–4 ● Том 20

близких им византийских списков (Kastoria 8 и некоторых других). Про-
чтение ритма автор основывает на поздних исследованиях византологов, 
согласно которым ритм византийских напевов трактуется подобно григори-
анскому хоралу6. Это также неубедительно с точки зрения эволюционного 
процесса в развитии русской духовной музыки.

Несмотря на пока небольшой доступный нам музыкальный материал, 
он, в силу своей однородности, предоставляет возможность судить о сти-
листических особенностях этого вида пения. Тем более что в литературо-
ведении и музыкознании имеются обобщения ученых, относящиеся к сти-
лю эпохи, а также показывающие взаимосвязь различных видов искусства 
в определенные исторические периоды. Так, академик Б. Асафьев писал 
о музыкально-интонационном словаре каждой эпохи, который тесно связан 
с ее общественным сознанием7. Профессор С. С. Скребков, рассматривая 
собственно музыкальные признаки доклассического периода музыкального 

6 Rhythm in Byzantine Chant. Acta of the Congress Held at Hernen Castle (Holland) in No-
vember 1986. Edited by Ch. Hannick. Hernen: A. A. Bredius Foundation, 1991; Troelsgård C. 
Byzantine Neumes. A New Introduction to the Middle Byzantine Musical Notation by 
Christian Troelsgård // MMB. Subsidia vol. IX. Copenhagen, 2011.

7 Асафьев Б. В. Музыкальная форма как процесс. Кн. 2. Интонация. Л.: Музгиз, 1971. C. 359.

Рис. 3. Гр. Майерс. Пример расшифровки из монографии
(Gr. Myers. Example of transcription from the monograph):     
Myers Gr. A Historical, Liturgical and Musical Exploration

of Kondakarnoe Penie… P. 217



Галина Андреевна ПОЖИДАЕВА 15

Славянский мир в третьем тысячелетии2025 ● № 3–4 ● Том 20

искусства, выделяет как главный принцип остинатности, господствующий 
в эпоху от древних до средних веков, включая XII в.8 В нашем случае ду-
ховная музыка раннего Средневековья, которую составляли знаменный и 
кондакарный распевы, объединяется этим принципом музыкальной орга-
низации.

Более обобщенной является позиция академика Д. С. Лихачёва: он вы-
сказывался о связи всех видов искусства в определенные исторические пе-
риоды, в частности, в период позднего Средневековья. 

«Романский стиль <…> охватывает не только зодчество, но и живопись, 
прикладное искусство»9. Этот стиль господствовал в период раннего Сред-
невековья. Для него характерны: «чувство величия, простоты <…>, кон-
структивная четкость и «правдивость» членения всей композиции, чувство 
значительности и значимости каждой детали, каждой части произведения»10. 
По отношению к литературе X–XIII вв. Лихачёв называл это «стилем мону-
ментального историзма».

Если переносить это определение на профессиональное русское музы-
кальное искусство, то его можно назвать ранним монументальным стилем, 
или стилем монументализма раннего периода. В этот период в церковном 
пении господствует знаменный распев, близкий по характеру звучания бы-
линному эпическому сказу11. Другим певческим стилем, соответствующим 
облику величественных кафедральных соборов, было кондакарное пение, 
которое в ту пору не имело аналогов в фольклоре. Техника кондакарного 
распева была перенесена на Русь из Византии и адаптирована к славянской 
гимнографии, как переводной, так и отечественной. Кондакари конца XI–
XIII вв. сохранили кондакарные песнопения в письменной традиции, кото-
рая, как показывает ее исследование автором, значительно и по существу 
отличается от византийской12.

Опираясь на обобщения о стиле эпохи профессора С. С. Скребкова, ака-
демиков Б. В. Асафьева и Д. С. Лихачёва, можно использовать принцип ости-
натности по отношению к древнему периоду и экстраполировать определение 
монументального стиля Древней Руси как господствующего в разных видах 
искусств и на кондакарное пение. В ту эпоху в фольклоре не существова-

8 Скребков С. С. О происхождении и стиле древней музыки (принцип остинатности) // 
Скребков С. С. Художественные принципы музыкальных стилей. М.: Музыка, 1973. 
С. 22–36.

9 Лихачёв Д. С. Развитие русской литературы X–XVII веков. Эпохи и стили. Л.: Наука, 
1973. С. 64.

10 Там же. С. 65.
11 См. об этом: Пожидаева Г. А. Значение духовной музыки русского Средневековья для 

отечественной музыкальной классики // Герменевтика древнерусской литературы. 
Сб. 20 / гл. ред. О. А. Туфанова. М.: ИМЛИ РАН, 2021. С. 582–584; 

12 См. об этом: Пожидаева Г. А. О типологическом различии византийской и древне-
русской музыкальной письменности // Вестник славянских культур. 2013. № 4. 
С. 70–78.



Кондакарное пение в истории пространных распевов средневековой Руси16

Славянский мир в третьем тысячелетии 2025 ● № 3–4 ● Том 20

ло пространного пения, подобного кондакарному. По степени распевности 
с ним можно сопоставить русскую протяжную песню, однако этот ана-
лог возникнет значительно позже ― не ранее конца XV или конца XVI в. 
(оценки фольклористов здесь отличаются)13. То есть в русской культуре и 
русском музыкальном искусстве техника пространного пения, перенесен-
ная из Византии, впервые стала применяться в профессиональной среде, 
опередившей в этом отношении фольклор не менее чем на 400–500 лет. 
Таково было значение монументального кондакарного пения как раннего 
пространного пения на Руси. Раннее возникновение такого стиля в духов-
ной музыке позднее окажет значительное влияние не только на развитие 
русского церковного пения, но и на формирование общей типологии рус-
ской профессиональной музыки14. 

Причины раннего развития пространного пения заложены в уставных 
нормах церковного богослужебного пения, в соответствии с которыми тре-
бовалось протяженное по времени звучание, связанное с обрядовыми дей-
ствиями, такими как каждение храма, целование иконы праздника, прича-
щение мирян и священства и т. д. 

Другая причина ― заимствование византийской традиции и ее музы-
кальной письменности. Приняв богослужение по византийскому обряду, 
Русь заимствовала церковный Устав и его нормы богослужения. В соответ-
ствии с Уставом служебные певческие книги были перенесены на Русь из 
Византии и адаптированы. Это относилось к знаменному и кондакарному 
пению.

Кондакарные песнопения записывались в особых служебных певческих 
книгах ― Кондакарях. Из византийских источников в научный оборот вве-
дено лишь два сохранившихся списка. Первый из них ― Ашбурнаменский 
кондакарь 1289 г., нотация которого византийская шартрская; второй спи-
сок ― Азматикон XIV в. из г. Кастории (Греция), он известен как рукопись 
Кастория 8, нотация подобна (но не тождественна) русской кондакарной. 
Ашбурнаменский кондакарь опубликован15, рукопись Кастория 8 ― нет. 

13 В. Щуров относит возникновение протяжной песни ко времени не ранее конца XV в. 
См.: Щуров В. Жанры русского музыкального фольклора. В 2 ч. М.: Музыка, 2007. 
Ч. 1. С. 213. В учебнике по народному музыкальному творчеству под ред. О. Паши-
ной указано время не ранее конца XVI в. См.: Народное музыкальное творчество. 
Учебник / отв. ред. О. А. Пашина. СПб.: Композитор, 2014. С. 272.

14 Пожидаева Г. А. Духовная музыка Руси в ее связях с отечественной музыкальной 
классикой // Древнерусское песнопение. Пути во времени. Вып. 9: Новые направ-
ления в современной музыкальной медиевистике: в поисках метода: Сборник ста-
тей по материалам Ежегодного международного научно-творческого симпозиума 
«Бражниковские чтения» 2020 г. / сост. и науч. ред. М. С. Егорова, А. Н. Кручинина. 
СПб.: Амирит, 2021. С. 256–272; Она же. Духовно-музыкальная культура Руси в ее свя-
зях с типологией отечественного музыкального искусства // Герменевтика древне-
русской литературы. Сб. 21 / гл. ред. О. А. Туфанова. М.: ИМЛИ РАН, 2022. С. 527–546.

15 Contacarium Ashburnhamense // Monumenta Musicae Byzantinae. Serie principale IV / 
ed. by C. Hoeg. Copenhagen: Munksgaard, 1956.



Галина Андреевна ПОЖИДАЕВА 17

Славянский мир в третьем тысячелетии2025 ● № 3–4 ● Том 20

Из русских кондакарей опубликована большая часть ― четыре из пяти: 
Типографский, Благовещенский, Троицкий (Лаврский), Успенский, не опуб-
ликован только Синодальный16.

При перенесении на Русь византийская традиция была адаптирована17. 
В чем заключалась адаптация самой певческой традиции? Сейчас об этом 
судить трудно, но ясно, что она была необходима из-за языка с другой лек-
сикой, которая обязательно требовала иного соотношения напева и текста. 
Адаптация была необходима и в плане интонации: греческая музыкальная 
интонация, которая обязательно впитывает особенности речевой, не могла 
быть принята на Руси без изменений.

Кроме того, поздняя русская традиция церковного пения, возникшая 
уже в поствизантийскую эпоху, обрела национальную окраску и очень 
сильно отличалась от византийской, то есть адаптация византийской тра-
диции на русской почве оказалась весьма основательной. Ее начало отно-
сится к раннему периоду русского церковного пения, охватывая знаменный 
и кондакарный распевы. 

Круг кондакарного пения объединял песнопения разных богослужеб-
ных циклов: кондаки минейные и триодные, а также октайные осмогласные 
подборки ― ипакои и кондаки воскресные, причастны воскресные и сед-
мичные, наконец, осмогласные циклы на один текст ― «Всякое дыхание», 
полиелей, аллилуарий. Песнопения вседневного цикла были единичными: 
это «Трисвятое» и его замены («Елицы во Христа крестистеся» и «Кресту 
твоему»), а также причастны18.

16 Contacarium palaeoslavicum Mosquense // Monumenta Musicae Byzantinae. Serie 
principale VI / ed. by A. Bugge. Copenhagen: Munksgaard, 1960; Der altrussische Kond-
akar’. Auf der Grundlage des Blagověščenskij Nižegorodskij Kondakar’ // Bausteine zur 
Geschichte der Literatur bei den Slaven / hrsg. von Antonin Dostal und Hans Rothe und 
Mitarbeit von Dieter Stern und Erich Trapp. Giessen: Schmitz; Köln etc.: Böhlau, 1976–
2004; The Lavrsky Troitsky Kondakar / comp. by G. Myers (= Monumenta Slavico-By-
zantina et Mediaevalia Europensia) T. 4. Sofi a: Heron press, 1994; Типографский Устав: 
Устав с кондакарем конца XI — начала XII века / под ред. Б. А. Успенского. Т. I–III. 
М.: Языки славянских культур, 2006; Бражников М. В. Благовещенский кондакарь / 
вступ. ст., примеч., сверка указателей, подбор ил. Н. С. Серегиной. СПб.: ИД «Петро-
полис» / Российский институт истории искусств, 2015; Синодальный кондакарь: 
ГИМ, Синодальное собр., 777, первая половина XIII в. 

17 Алексеева Г. В. Проблемы адаптации византийского пения на Руси. Владивосток: 
Дальнаука, 1996. 

18 Круг кондакарного пения подробно рассмотрен в публикациях и исследованиях 
кондакарей: Contacarium palaeoslavicum Mosquense…; Der altrussische Kondakar’. 
Auf der Grundlage des Blagověščenskij Nižegorodskij Kondakar’…; The Lavrsky Troitsky 
Kondakar…; Myers Gr. A Historical, Liturgical and Musical Exploration of Kondakarnoie 
Pienie: The Deciphering of a Medieval Slavic Enigma. Sofi a: Cyrillo-Methodian Research 
Centre, BAS, 2009; Бражников М. В. Благовещенский кондакарь; см. также: Артамоно-
ва Ю. В. Структура и состав древнерусских кондакарей // Ежегодная Богословская 
конференция Православного Свято-Тихоновского Богословского института. Мате-
риалы 1999. М.: Изд-во Православного Свято-Тихоновского Богословского институ-



Кондакарное пение в истории пространных распевов средневековой Руси18

Славянский мир в третьем тысячелетии 2025 ● № 3–4 ● Том 20

Полижанровый состав книги восходит к древнему Тропологию, который 
в Палестине до IX в. был главной книгой гимнографии19. Этот тип книги 
находит продолжение в более позднюю эпоху, связанную с Иерусалимским 
уставом, ― это книги Обиход20 и Демественник21. Приведу самоназвание по-
следней книги по самому раннему известному списку: «Книга, гл[агол] емая 
демественикъ творение преподобнаго отца нашего Романа певца Кондакаре-
ви»22. Самоназвание свидетельствует о том, что демественное пение воспри-
нималось как непосредственое продолжение кондакарного пения.

Демественник, как певческий вариант Обихода, в своей расширенной (про-
странной) редакции включает большие циклы причастных стихов, в чем про-
является непосредственное продолжение древнекиевских традиций Конда-
каря, иначе трудно объяснить их включение в состав книги23. 

Таким образом, в отношении состава Кондакарь объединяет с более позд-
ними Обиходом и Демественником, несмотря на то что они соответствуют 
разным Уставам ― Студийскому и Иерусалимскому, ― сам принцип поли-
жанровости, а также соединение в одной книге всех циклов богослуже-
ния ― минейного, триодного, седмичного и вседневного. 

Пение «на подобен», несмотря на сложный напев, уже применялось в кон-
дакарном распеве, что отмечено в исследованиях этой книги24.

та, 1999. С. 216–221; Пожидаева Г. А. Русско-византийские параллели в богослужебной 
певческой книжности XI–XIV вв. // Древняя Русь: Пространство книжного слова. 
Историко-филологические исследования / отв. ред. В. М. Кириллин. М.: Языки сла-
вянской культуры, 2015. С. 192–221; Швец Т. В. Благовещенский кондакарь — музы-
кальный памятник Древней Руси: дис. … канд. искусствовед. СПб., 2018.

19 Никифорова А. Ю. «Сокрытое сокровище». Значение находок 1975 года в монастыре 
вмц. Екатерины на Синае для истории служебной Минеи // Актуальные пробле-
мы изучения древнерусского церковно-певческого искусства: наука и практика 
(к 120-летию кончины Д. В. Разумовского): мат-лы межд. научн. конф. 12–16 мая 2009 г.: 
сб. ст. / сост., отв. ред. И. Е. Лозовая. М.: Московская консерватория, 2011. (Гимнология; 
вып. 6). С. 8; Михаил (Желтов), свящ., Епифаний (Булаев), иеродиакон. Стихиры воскрес-
ного Октоиха в древнем Тропологии // Христианское чтение. 2018. № 3. С. 95.

20 Об Обиходе см.: Бурилина Е. Л. Взаимодействие слова и напева в древнерусской 
монодии XVI–XVII веков (На материале певческой рукописной книги «Обиход»): 
автореф. дис. … канд. искусствовед. Л., 1984.

21 О составе Демественника см.: Пожидаева Г. А. Лексикология демественного пения. 
М.: Знак, 2010. С. 53–67.

22 ГЦММК им. М. И. Глинки. Ф. 283, № 15. Л. 3.
23 См.: РГБ, Рогожское, собр. Ф. 368, № 113. 
24 Contacarium palaeoslavicum Mosquense… P. 1–6; Der altrussische Kondakar’. Auf der 

Grundlage des Blagověščenskij Nižegorodskij Kondakar’…; Типографский Устав: Устав 
с кондакарем конца XI — начала XII века… С. 118–119; Бражников М. В. Благовещен-
ский кондакарь… С. 379–382; Швец Т. В. Благовещенский кондакарь… С. 131–160; Ар-
тамонова Ю. В. Песнопения-модели в древнерусском певческом искусстве XI–XVIII 
веков: дис. … канд. искусствовед. М., 1998. С. 17–42, 113–125; Лингас А. Церковное пе-
ние / ст. Византийская империя // Православная энциклопедия. М.: Церков.-науч. 
центр «Православ. энцикл.», 2004. Т. VIII. C. 355. 



Галина Андреевна ПОЖИДАЕВА 19

Славянский мир в третьем тысячелетии2025 ● № 3–4 ● Том 20

Система пения на подобен, как известно, была заимствована из Визан-
тии. Известно также, что возможность пения на подобен была заложена в са-
мой метрике литургической поэзии25. 

В пении на подобен использовались напевы-модели для различных тек-
стов, поскольку в годовом круге пения звучало огромное их количество 
(около 60 00026). Пение на подобен больше известно в силлабическом типе 
распева, начиная с «Подобьниц» Типографского кондакаря. 

В пространном типе пения соединение одного напева с разными текста-
ми впервые проявилось в кондакарном распеве, несмотря на то что его круг 
пения был сравнительно небольшим. И если в Типографском кондакаре 
нотированы только самогласные песнопения, а для песнопений на подо-
бен указаны только напевы-модели, которые для них использовались, то 
в более позднем Благовещенском кондакаре XII в. песнопения на подобен 
уже нотированы ― это 92 кондака. В Успенском кондакаре начала XIII в. 
(1209 г.) нотировано уже свыше 140 кондаков. То, что со временем в кон-
дакарях увеличивается количество нотированных песнопений на подобен, 
говорит о практическом освоении певческой традиции и ее нотации. 

В кондаках использовался повтор напева в первой и второй строках, то 
есть вторая строка распевалась на подобен первой и напев первой строки 
служил моделью-напевом для второй. 

Позднее такое пение на подобен мы видим в путевом и демественном 
распевах. Примером пения на подобен в демественном пении является ран-
нее песнопение «На реце Вавилонстей», известное в списках уже с 40-х гг. 
XVI в., по нашей атрибуции напев его принадлежит новгородскому агио-
графу и распевщику Маркеллу Безбородому27. Песнопение это очень мас-
штабное, состоит из трех разделов, называемых «статьями», ― они-то и 
распеты на подобен.

Круг одноголосного демественного распева в период позднего Средне-
вековья был весьма небольшим, поэтому пение на подобен в этом распеве 
применялось редко.

В поздний старообрядческий период, когда круг демественного одного-
лосного распева был существенно расширен, пение на подобен встречается 
значительно чаще. Например, в жанре прокимна на великой вечерне сед-
мичные прокимны распеваются только на два напева.

Путевой распев был более распространенным уже во второй половине 
XVI ― XVII вв., охватывал значительно больший круг песнопений, поэтому 
пение на подобен в нем встречается регулярно. Приведу пример стихир 
преп. Сергию Радонежскому ― четыре стихиры (на подобен «Все отлож-

25 Гарднер И. Богослужебное пение русской православной церкви. Сущность, система 
и история. 2-е изд. М.: Православный Свято-Тихоновский Богословский институт, 
2004. Т. I. С. 99.

26 Лингас А. Церковное пение… C. 355.
27 Пожидаева Г. А. Лексикология демественного пения. М.: Знак, 2010. С. 75–76.



Кондакарное пение в истории пространных распевов средневековой Руси20

Славянский мир в третьем тысячелетии 2025 ● № 3–4 ● Том 20

Рис. 4. Кондак Борису и Глебу «Возсия днесь»:
первая и вторая строки, распетые на подобен.

Благовещенский кондакарь. Кондакарный распев.
Здесь и далее расшифровка автора

Kontakion to Boris and Gleb “Vozsija dnese”:
the fi rst and second lines are as prosomoion.

Blagoveshchensky Condacar’. Condacarny chant.
Here and below is the author's transcription



Галина Андреевна ПОЖИДАЕВА 21

Славянский мир в третьем тысячелетии2025 ● № 3–4 ● Том 20

Рис. 5. Псалом 136 «На реце Вавилонстей».
Первая и третья статьи, распетые на подобен.

Демественный распев. РГБ, Вологодское собр., ф. 354, № 144. 
Л. 145 об.–148. Середина XVII в.

Psalm 136 “By the rivers of Babylon”.
The fi rst and third stanzas are as prosomoion.

Demestvenny chant. RSL, Vologda collection, f. 354, № 144.
L. 145 reverse – 148. Mid 17th century



Кондакарное пение в истории пространных распевов средневековой Руси22

Славянский мир в третьем тысячелетии 2025 ● № 3–4 ● Том 20

Рис. 6. Прокимны седмичны в понедельник и вторник, распетые на подобен.
РГБ, собр. Большакова, ф. 37, № l5З, л.  20 об.–21.

Третья четверть ХVIII в.
Prokeimena for Monday and Tuesday, chanted as prosomoion.

RGB, collection of Bolshakov, f. 37, № 153, p. 20 reverse – 21.
Third quarter of the 18th century



Галина Андреевна ПОЖИДАЕВА 23

Славянский мир в третьем тысячелетии2025 ● № 3–4 ● Том 20

ше»): «Мирский мятеж», «Преподобне отче, кто исповестъ», «Преподобне 
отче Сергие» и «Богомудре Сергие». В этих песнопениях тип распева ме-
нее развитый, чем в кондакарном пении, но тем не менее по соотношению 
напева и текста он является лицевым, продолжая кондакарный «стиль».

Рис. 7. Стихиры Преп. Сергию Радонежскому путевого распева,
распетые на подобен. РГБ, собр. Разумовского. ф. 379, № 75, л. 36 об.–38. 

Последняя четверть XVII в. 
Stihiry of St. Sergius of Radonezh of putevoy chant, are as prosomoion.

RSL, collection of Razumovsky, f. 379, №. 75, pp. 36 reverse – 38.
Last quarter of the 17th century



Кондакарное пение в истории пространных распевов средневековой Руси24

Славянский мир в третьем тысячелетии 2025 ● № 3–4 ● Том 20

Пространные распевы ― путевой, демественный, большой ― зарожда-
ются и начинают активно развиваться в период позднего Средневековья ― 
период Московской Руси. После завоевания Византии Османской империей 
(1453 г.) на Руси уже в конце XV в. возникает идея преемственности визан-
тийских традиций, которая формулируется сначала как «Москва ― новый 
град Константина», а позднее перерастает в идею «Москва ― Третий Рим»28. 
Эта идея перенесения центра православия в Москву вызывает к жизни об-
ращение к своей истории ― Киевской Руси. Москва постепенно осознает-
ся как вселенский центр православия. Основанием служит период раннего 
Средневековья ― Киевской и Владимиро-Суздальской Руси, период домон-
гольской Руси, период расцвета русского государства после принятия хри-
стианства по византийскому обряду, ― и в этом плане идеология «Третьего 
Рима» может восприниматься как тенденция эпохи Возрождения.

В церковном пении с конца XV в. возникают отдельные элементы сти-
ля, непосредственно связанные с ранним периодом после Крещения Руси. 
И вот здесь возрождаются некоторые характерные черты древней певче-
ской культуры, которые проявлялись именно в кондакарном пении, ― это 
так называемые аненайки и хабувы, которые представляли собой фонетиче-
ские вставки слогов «а-не-на» и «хе-бу-ве» для увеличения внутрислоговой 
распевности песнопений. 

Кроме того, как отголосок богослужебной культуры раннего Средневе-
ковья возрождаются грецизмы, проникающие в отдельные песнопения. Дол-
гое время считалось, что это след книжной реформы Евфимия Тырновского, 
то есть проявление второго южнославянского влияния. Однако Л. П. Жуков-
ская доказала, что грецизмы в русской книжности отражают процесс архаи-
зации языка и культуры и к болгарской реформе не имеют отношения, что и 
в случае певческой практики подтверждает особое внимание к своей исто-
рии29. В церковно-певческом искусстве грецизмы встречались в Кондакарях 
в виде отдельных слов-вставок и даже в виде целых разделов, как Азматик 
Благовещенского кондакаря30. В качестве примера приведем грецизмы из 
Благовещенского кондакаря и раннего демественного пения31.

28 Синицына Н. В. Третий Рим: Истоки и эволюция русской средневековой концепции 
(XV–XVI вв.). М.: Индрик, 1998.

29 Жуковская Л. П. Грецизация и архаизация русского письма 2-й пол. XV — 1-й пол. 
XVI в. (Об ошибочности понятия «второе южнославянское влияние») // Жуков-
ская Л. П. Развитие славяно-русской палеографии (в дореволюционной России 
и в СССР). Избранные работы. М.: Институт русского языка им. В. В. Виноградова 
РАН, 2020. С. 371–414.

30 Успенский Н. Д. Древнерусское певческое искусство. 2-е изд., дополн. М.: Советский 
композитор, 1971; Швец Т. В. Азматик Благовещенского кондакаря // Греко-русские 
певческие параллели. К 100-летию афонской экспедиции С. В. Смоленского / сост. и 
науч. ред. А. Н. Кручинина, Н. В. Рамазанова. М.; СПб.: Альянс-Архео, 2008. С. 100–132.

31 Фролов С. В. Старейшая певческая рукопись Древлехранилища Пушкинского Дома // 
Труды отдела древнерусской литературы. Л.: Наука, 1976. Т. 31. С. 384–386.



Галина Андреевна ПОЖИДАЕВА 25

Славянский мир в третьем тысячелетии2025 ● № 3–4 ● Том 20

Рис. 8.
а) Аненайки в кондаке Борису и Глебу в Благовещенском кодакаре. Л. 52 

Anenayki in the contacion to Boris and Gleb in the Blagoveshchensky Codacar’. L. 52.

б) Многолетие Ивану III с аненайками. РГБ, собр. Троице-Сергиевой лавры.
Ф. 304/I. № 408. Л. 162. Последняя четверть XV в. 

Many years to Ivan III with anenaiki. RGB, coll. of Trinity lavra of St. Sergius.
F. 304/I. № 408. S. 162. Last quarter of the XVth century.

в) Стихира «Приидите, ублажим Иосифа» путевого распева с аненайками.
РГБ, собр. Троице-Сергиевой лавры. Ф. 304/I. № 409. Л. 321.

Вторая половина XV ― начало XVI в.
The sticheron “Come, indulge Joseph” of putevoy chant.

RGB, coll. of Trinity lavra of St.Sergius. F. 304/I. № 409. S. 321.
Second half of the XV ― beginning of the XVIth century

а)

б) в)



Кондакарное пение в истории пространных распевов средневековой Руси26

Славянский мир в третьем тысячелетии 2025 ● № 3–4 ● Том 20

а)

б)

Рис. 9.
а) Отрывок из Азматика Благовещенского кондакаря с грецизмами. Л. 115 

Excerpt from the Azmatika of the Blagoveshchensky Kontakar’ with Greek infl uences. L. 115.

б) Богородичен «Церковь и ручку» демественного распева с грецизмами.
ИРЛИ, Причудское собр., 97. Л. 228. Конец XV ― начало XVI в. 

Theotokion “Tserkov i ruchku” of demestvenny chant.
IRLI, Prichudskoe coll., 97. S. 228. The end of XV ― beginning of XVI century.



Галина Андреевна ПОЖИДАЕВА 27

Славянский мир в третьем тысячелетии2025 ● № 3–4 ● Том 20

Также в конце XVI в. мы видим оживление интереса к собственной 
истории в рамках музыкальной письменности. В этот период с развитием 
пространного пения развивается и его нотация. И здесь своеобразным от-
голоском звучит возрождение элементов кондакарной нотации в нотациях 
новых русских распевов ― новой, младшей редакции знаменного распева, 
в распевах путевом и демественном.

Так в кондакарном пении применялась двустрочная запись, более сложная, 
чем в знаменном. Двустрочная запись состояла из крупных знаков верхней стро-
ки, так называемых ипостаз, и мелких знаков нижней, так называемых аналити-
ческих, которые более точно фиксировали сам напев. В записи аналитическими 
знаками фактически не применялась «тайнозамкненность», как в фитах и лицах 
знаменного пения32. По сути такая запись была подобна записи «дробным зна-
менем»33 в более позднее время ― в конце XVI в., когда возникло детальное из-
ложение фитных и лицевых напевов. Таким образом, во второй половине XVI в., 
когда стало активно развиваться пространное пение и происходила мелоди-
зация церковного пения в целом ― одновременно развивалась и музыкальная 
письменность. Важной тенденцией при этом было стремление к более точной 
записи напевов, поскольку в них возникало множество новых вариантов.

В результате в конце XVI в. в письменной традиции закрепляются устой-
чивые напевы фит и лиц знаменного распева, которые прежде существовали 
в полуустной традиции. «Дробное знамя» фактически заимствовало форму 
записи кондакарного распева, ее возрождали в знаменном пении в период 
Московской Руси, причем в период второго монументализма в искусстве.

Во второй половине XVI в. монументализм кондакарного пения пере-
ходит к преемникам пространного пения ― демественному, путевому рас-
певам, монастырским напевам. 

Непосредственным преемником кондакарного пения по многим призна-
кам становится демественный распев: пространный тип пения, предназна-
ченный для кафедральных соборов, самый торжественный и искусный вид 
пространного пения, кроме того, в демественной нотации использовались 
элементы кондакарной. Преемственность в круге пения проявилась прежде 
всего в раннем демественном многоголосии второй половины XVI в. ― 
многолетиях царю и митрополиту, ектенье «Господи помилуй» на праздник 
Воздвижения, когда священник трижды осенял народ крестом (ектенья по-
лучила название «осеняльной») и т. д.

Важнейшим этапом в развитии мелодического пространного сти-
ля в русской монодии становится создание большого распева. Это было 
дальнейшее логическое развитие пространного пения. Но если кондакар-
ное, демественное и путевое пение было основано на лицевом типе распе-

32 Тайнозамкненность была основана на условной записи напевов комплексами зна-
ков без точной фиксации самого напева, который сохранялся фактически в устной 
традиции.

33 Термин древнерусской теории музыки.



Кондакарное пение в истории пространных распевов средневековой Руси28

Славянский мир в третьем тысячелетии 2025 ● № 3–4 ● Том 20

ва, то в большом распеве основой становится фитный распев, в котором 
каждый слог текста распевается уже не одной кокизой34, а несколькими, 
что увеличивает внутрислоговой распев в несколько раз. Иными словами, 
на основе пространного пения Древней Руси ― кондакарного распева ― 
в период второго монументализма создается большой распев, развиваю-
щий тот пространный распев, который был в кондакарном пении. Большой 
распев выводит одноголосный распев на новый уровень, причем большой 
распев создается не в одном виде распева, как это было в кондакарном пе-
нии, а в нескольких ― знаменном, путевом, демественном, монастырских. 
Это показывает развитие древней ― кондакарной ― мелизматики на новом 
историческом этапе, на новом, более высоком уровне. 

Таким образом, мы видим развитие традиций ранней мелизматики ― 
кондакарного пения ― в период позднего Средневековья в распевах путе-
вом, демественном, большом, а также в монастырских напевах. 

Отмеченная тенденция ― обращение к своей истории в деталях песнопе-
ний и музыкальной письменности ― вписывается в исторический контекст 
эпохи. В европейской культуре и искусстве XV–XVI вв. были эпохой Воз-
рождения, получившей свое название от тенденций обращения к античной 
культуре. В южной Европе ― Италии ― гуманизм, в северной Европе ― Гер-
мании, Нидерландах ― антропоцентризм с его вниманием к человеку и при-
роде. На Руси время после Куликовской битвы стало, как считал Г. М. Про-
хоров35, временем Предвозрождения. Культура Московской Руси с конца XV 
по середину XVII в. отображает процесс, наиболее подходящим названием 
которого могло бы стать «русское Возрождение»36. В то время, в частности, 
складывалось понятие «святой Руси»; духовная музыка переживала свой 
расцвет в эпоху позднего Средневековья. Русское Возрождение не было ос-
новано на итальянском гуманизме или антропоцентризме северной Европы. 
Для Руси это было время обращения к собственной духовной культуре ран-
него Средневековья, периоду после Крещения. Этот период расцвета рус-
ского государства оказался очень дорог в самосознании новой эпохи, когда, 
как и прежде, Русь могла развиваться и возрастать, не сдерживаемая внеш-
ним давлением монголо-татарского ига, сбросив его ярмо. 

Русское Возрождение было подобно византийскому Палеологовскому 
Ренессансу конца XIII ― середины XV в. И так же, как в Византии после из-
гнания крестоносцев из Константинополя состоялось духовное возрожде-
ние и произошел расцвет духовной культуры, и музыки, в частности, так 

34 Кокиза — краткий устойчивый мелодический оборот, обладающий интонационно- 
ритмической характерностью и структурной завершенностью. Термин употреб-
лялся в древнерусской теории музыки.

35 Прохоров Г. М. Культурное своеобразие эпохи Куликовской битвы // Труды отдела 
древнерусской литературы. Л.: Наука, 1979. Т. 34. С. 3–17.

36 Этой проблеме посвящена статья автора: Пожидаева Г. А. Ренессансные черты в рус-
ской духовной музыке второй половины XV — первой половины XVII веков (в пе-
чати).



Галина Андреевна ПОЖИДАЕВА 29

Славянский мир в третьем тысячелетии2025 ● № 3–4 ● Том 20

а) б)

Рис. 10.
а) Догматик напева Фёдора Крестьянина большого знаменного распева.

РГБ, собр. Разумовского. ф. 379, № 4, л. 108–110 об. Последняя четверть XVII в. 
The dogmatic Melody of Fyodor Krystyanyn of the great znamenny chant.

RSL, collection of Razumovsky, f. 379, № 4, pp. 108–110 reverse.
Last quarter of the 17th century.

б) Стихира «Приидите, ублажим Иосифа» большого путевого распева.
Напев Ионы Зуя (?). РГБ, собр. Разумовского. ф. 379, № 1. Л. 65–71.

Вторая половина XVII в. 
Hymn “Come, let us glorify Joseph” of the great putevoy chant.

Melody of Iona Zuy (?). RSL, collection of Razumovsky. f. 379, No. 1. pp. 65–71.
Second half of the 17th century.

и Русь после освобождения от татарского ига переживает период расцвета 
именно духовной культуры как период своего духовного Возрождения.

Создание новых пространных распевов на основе традиций кондакар-
ного и фитного знаменного пения означало на практике новый историче-
ский этап, когда происходила существенная мелодизация церковного пения, 
органичная переработка византийских традиций, возникла национальная 
русская школа церковного пения, развивалась музыкальная письменность. 

Преемственность традиций кондакарного пения в новых пространных 
распевах, эволюция этих традиций и создание качественно нового, более 
совершенного по своим композиционным и художественным достижениям 
большого распева сыграло важную роль в дальнейшем развитии русской 
профессиональной музыки.



Кондакарное пение в истории пространных распевов средневековой Руси30

Славянский мир в третьем тысячелетии 2025 ● № 3–4 ● Том 20

 Многовековая эволюция пространного пения в русской духовной музыке 
в итоге приводит к тому, что в отечественном профессиональном искусстве 
мелодичность и распевность становятся важнейшими типологическими 
свойствами, вне которых для нас русская музыка немыслима. При этом сле-
дует понимать, что именно кондакарное пение, как ранний пространный 
распев, сыграло главную роль в формировании важнейших качеств в типо-
логии русского музыкального искусства.

Источники

ГИМ, Синодальное собр., 777. Кондакарь. Первая половина XIII в.
РГБ, собр. Троице-Сергиевой лавры. Ф. 304/I. № 408. Л. 162. Последняя чет-

верть XV в.
РГБ, собр. Троице-Сергиевой лавры. Ф. 304/I. № 409. Л. 321. Вторая половина 

XV ― начало XVI в.
ИРЛИ, Причудское собр., 97. Л. 228. Конец XV ― начало XVI в.
ГЦММК им. М. И. Глинки. Ф. 283. № 15. Демественник. Начало XVII в.
РГБ, Вологодское собр. Ф. 354. № 144. Л. 145 об. – 148. Середина XVII в.
РГБ, собр. Разумовского. Ф. 379. № 1. Л. 65–71. Вторая половина XVII в.
РГБ, собр. Разумовского. Ф. 379. № 75. Л. 36 об. – 38. Последняя четверть XVII в.
РГБ, собр. Разумовского. Ф. 379. № 4. Л. 108–110 об. Последняя четверть XVII в.
РГБ, собр. Большакова. Ф. 37. № l5З. Л. 20 об. – 21. Третья четверть ХVIII в.
РГБ, Рогожское собр. Ф. 368. № 113. Демественник. 1875. 

Литература

Алексеева Г. В. Проблемы адаптации византийского пения на Руси. Владивосток: 
Дальнаука, 1996.

Артамонова Ю. В. Песнопения-модели в древнерусском певческом искусстве XI– 
XVIII веков: дис. … канд. искусствовед. М., 1998.

Артамонова Ю. В. Структура и состав древнерусских кондакарей // Ежегодная 
Богословская конференция Православного Свято-Тихоновского Богословского 
института. Материалы 1999. М.: Изд-во Православного Свято-Тихоновского 
Богословского института, 1999. С. 216–221.

Асафьев Б. В. Музыкальная форма как процесс. Кн. 2. Интонация. Л.: Музгиз, 1971.
Бражников М. В. Благовещенский кондакарь / вступ. ст., примеч., сверка указате-

лей,  подбор ил. Н. С. Серегиной. СПб.: ИД «Петрополис» / Российский инсти-
тут истории искусств, 2015.

Бурилина Е. Л. Взаимодействие слова и напева в древнерусской монодии XVI–
XVII веков (На материале певческой рукописной книги «Обиход»): автореф. 
дис. … канд. искусствовед. Л., 1984.

Гарднер И. Богослужебное пение русской православной церкви. Сущность, си-
стема и история. 2-е изд. М.: Православный Свято-Тихоновский Богослов-
ский институт, 2004. Т. 1–2.



Галина Андреевна ПОЖИДАЕВА 31

Славянский мир в третьем тысячелетии2025 ● № 3–4 ● Том 20

Жуковская Л. П. Грецизация и архаизация русского письма 2-й пол. XV ― 1-й пол. 
XVI в. (Об ошибочности понятия «второе южнославянское влияние») // Жу-
ковская Л. П. Развитие славяно-русской палеографии (в дореволюционной Рос-
сии и в СССР). Избранные работы. М.: Институт русского языка им. В. В. Ви-
ноградова РАН, 2020. С. 371–414.

Лингас А. Церковное пение / ст. Византийская империя // Православная энцикло-
педия. М.: Церков.-науч. центр «Православ. энцикл.», 2004. Т. VIII. C. 350–359.

Михаил (Желтов), свящ., Епифаний (Булаев), иеродиакон. Стихиры воскресного 
Октоиха в древнем Тропологии // Христианское чтение. 2018. № 3. С. 94–111. 
https://doi.org/10.24411/1814-5574-2018-10059

Народное музыкальное творчество. Учебник / отв. ред. О. А. Пашина. СПб.: Ком-
позитор, 2014.

Никифорова А. Ю. «Сокрытое сокровище». Значение находок 1975 года в мона-
стыре вмц. Екатерины на Синае для истории служебной Минеи // Актуальные 
проблемы изучения древнерусского церковно-певческого искусства: наука и 
практика (к 120-летию кончины Д. В. Разумовского): мат-лы межд. научн. 
конф. 12–16 мая 2009 г.: сб. ст. / сост., отв. ред. И. Е. Лозовая. М.: Московская 
консерватория, 2011. (Гимнология; вып. 6). С. 8–31.

Пожидаева Г. А. Духовная музыка Руси в ее связях с отечественной музыкаль-
ной классикой // Древнерусское песнопение. Пути во времени. Вып. 9: Новые 
направления в современной музыкальной медиевистике: в поисках метода: 
Сборник статей по материалам Ежегодного международного научно-творческого 
симпозиума «Бражниковские чтения» 2020 г. / сост. и науч. ред. М. С. Его рова, 
А. Н. Кручинина. СПб.: Амирит, 2021. С. 256–272.

Пожидаева Г.А. Духовная музыка славянского Средневековья. М.: Композитор, 
СПб.: Нестор-История. 2017.

Пожидаева Г. А. Духовно-музыкальная культура Руси в ее связях с типологией 
отечественного музыкального искусства // Герменевтика древнерусской ли-
тературы. Сб. 21 / гл. ред. О. А. Туфанова. М.: ИМЛИ РАН, 2022. С. 527–546. 
https://doi.org/10.22455/HORL.1607-6192-2022-21-527-546 

Пожидаева Г. А. Значение духовной музыки русского Средневековья для отече-
ственной музыкальной классики // Герменевтика древнерусской литературы. 
Сб. 20 / гл. ред. О. А. Туфанова. М.: ИМЛИ РАН, 2021. С. 579–591. https://doi.
org/10.22455/HORL.1607-6192-2021-20-579-591

Пожидаева Г. А. Лексикология демественного пения. М.: Знак, 2010.
Пожидаева Г. А. О типологическом различии византийской и древнерусской му-

зыкальной письменности // Вестник славянских культур. 2013. № 4. С. 70–78.
Пожидаева Г. А. Певческие традиции Древней Руси. Очерки теории и стиля. 

М.: Знак, 2007.
Пожидаева Г. А. Ренессансные черты в русской духовной музыке второй поло-

вины XV ― первой половины XVII веков. В печати.
Пожидаева Г. А. Русско-византийские параллели в богослужебной певческой 

книжности XI–XIV вв. // Древняя Русь: Пространство книжного слова. Исто-
рико-филологические исследования / отв. ред. В. М. Кириллин. М.: Языки 
славянской культуры, 2015. С. 192–221.



Кондакарное пение в истории пространных распевов средневековой Руси32

Славянский мир в третьем тысячелетии 2025 ● № 3–4 ● Том 20

Пожидаева Г. А. Традиция древнерусской монодии в песнопениях «Типограф-
ского устава» // Древняя Русь. Вопросы медиевистики. 2005. № 4. С. 80–102.

Пожидаева Г. А. Традиция древнерусской монодии в песнопениях «Типограф-
ского устава» // Древняя Русь. Вопросы медиевистики. 2006. № 1. С. 91–104 
(окончание).

Прохоров Г. М. Культурное своеобразие эпохи Куликовской битвы // Труды отдела 
древнерусской литературы. Л.: Наука, 1979. Т. 34. С. 3–17.

Синицына Н. В. Третий Рим: Истоки и эволюция русской средневековой концеп-
ции (XV–XVI вв.). М.: Индрик, 1998.

Скребков С. С. Художественные принципы музыкальных стилей. М.: Музыка, 1973.
 Смоленский С. В. Несколько новых данных о так называемом кондакарном зна-

мени // Русская музыкальная газета. 1913. № 44, стб. 973–977; № 45, стб. 1007–
1010; № 46, стб. 1039–1044; № 49, стб. 1132–1136.

Типографский Устав: Устав с кондакарем конца XI ― начала XII века / под ред. 
Б. А. Успенского. Т. I–III. М.: Языки славянских культур, 2006.

Успенский Н. Д. Древнерусское певческое искусство. 2-е изд., дополн. М.: Совет-
ский композитор, 1971.

Фролов С. В. Старейшая певческая рукопись Древлехранилища Пушкинского Дома // 
Труды отдела древнерусской литературы. Л.: Наука, 1976. Т. 31. С. 384–386.

Швец Т. В. Азматик Благовещенского кондакаря // Греко-русские певческие парал-
лели. К 100-летию афонской экспедиции С. В. Смоленского / сост. и науч. ред. 
А. Н. Кручинина, Н. В. Рамазанова. М.; СПб.: Альянс-Архео, 2008. С. 100–132.

Швец Т. В. Благовещенский кондакарь ― музыкальный памятник Древней Руси: 
дис. … канд. искусствовед. СПб., 2018.

Щуров В. Жанры русского музыкального фольклора. В 2 ч. М.: Музыка, 2007.
Contacarium Ashburnhamense // Monumenta Musicae Byzantinae. Serie principale IV / 

ed. by C. Hoeg. Copenhagen: Munksgaard, 1956.
Contacarium palaeoslavicum Mosquense // Monumenta Musicae Byzantinae. Serie 

principale VI / ed. A. Bugge. Copenhagen: Munksgaard, 1960.
Der altrussische Kondakar’. Auf der Grundlage des Blagověščenskij Nižegorodskij 

Kondakar’ // Bausteine zur Geschichte der Literatur bei den Slaven / hrsg. von 
Antonin Dostal und Hans Rothe und Mitarbeit von Dieter Stern und Erich Trapp. 
Giessen: Schmitz; Köln: Böhlau, 1976–2004.

Floros C. Universale Neumenkunde. Bd. I, III. Kassel-Wilhelmshöhe: Bärenreiter-
Antiquariat, 1970.

Myers Gr. A Historical, Liturgical and Musical Exploration of Kondakarnoie Pienie: 
The Deciphering of a Medieval Slavic Enigma. Sofi a: Cyrillo-Methodian Research 
Centre, BAS, 2009.

Rhythm in Byzantine Chant. Acta of the Congress Held at Hernen Castle (Holland) in 
November 1986. Edited by Ch. Hannick. Hernen: A. A. Bredius Foundation, 1991.

The Lavrsky Troitsky Kondakar / ed. by G. Myers (= Monumenta Slavico-Byzantina 
et Mediaevalia Europensia). T. 4. Sofi a: Heron press, 1994.



Галина Андреевна ПОЖИДАЕВА 33

Славянский мир в третьем тысячелетии2025 ● № 3–4 ● Том 20

References

Alekseeva, G. V., 1996. Problems of Adapting Byzantine Singing in Russia. Vladivo-
stok: Dal’nauka. (In Russian)

Artamonova, Yu. V., 1998. Chant-Models in Ancient Russian Singing Art of the 11th–18th 
Centuries. Diss….cand. art history. Moscow. (In Russian)

Artamonova, Yu. V., 1999. The Structure and Composition of Old Russian Konda-
karies // Annual Theological Conference of the Orthodox St. Tikhon Theological 
Institute. Materials of 1999. Moscow: Orthodox St. Tikhon Theological Institute, 
pp. 216–221. (In Russian)

Asaf’ev, B. V., 1971. Musical Form as a Process. Vol. 2. Intonation. Leningrad: Muzgiz. 
(In Russian)

Brazhnikov, M. V., 2015. Blagoveshchensky Kondakar’, introductory article, notes, 
comparison of indicators, selection of illustrations by N. S. Seregina. St Peters-
burg: Petropolis / Russian Institute of Art History. (In Russian)

Burilina, E. L., 1984. The Interaction of Words and Melody in Ancient Russian Mono dy 
of the 16th–17th Centuries (Based on the Material of the Singing Handwritten Book 
‘Obi khod’). Abstract of dissertation… cand. art historian. Leningrad. (In Russian)

Contacarium Ashburnhamense. In: Hoeg C., ed., 1956. Monumenta Musicae Byzan-
tinae. Serie principale IV. Copenhagen: Munksgaard. 

Contacarium palaeoslavicum Mosquense. In: Bugge, A., ed., 1960. Monumenta Mu-
sicae Byzantinae. Serie principale VI. Copenhagen: Munksgaard. 

Der altrussische Kondakar’. Auf der Grundlage des Blagověščenskij Nižegorodskij 
Kondakar’. In: A. Dostal, H. Rothe und Mitarb. von Dieter Stern und Erich Trapp, 
eds., 1976–2004. Bausteine zur Geschichte der Literatur bei den Slaven. Giessen: 
Schmitz; Köln: Böhlau.

Floros, C., 1970. Universale Neumenkunde. Bd. I, III. Kassel: Kassel-Wilhelmshöhe: 
Bärenreiter-Antiquariat. 

Frolov, S. V., 1976. The Oldest Singing Manuscript of the Ancient Storage of the 
Pushkin House. Le Works of the Department of Old Russian Literatureningrad: 
Nauka. Vol. 31, pp. 384–386 (In Russian)

Gardner, I., 2004. The liturgical Singing of the Russian Orthodox Church. Essence of 
the System and History. Moscow: Izdatel’stvo PSTBI Publ., Vol. 1. (In Russian)

Lingas, A., 2004. Church Singing / Byzantine Empire. Orthodox Encyclopedia. Mos-
cow: Church.-scientifi c. center “Orthoslav. encyclopedia.”. Vol. VIII, pp. 350–359. 
(In Russian)

Mihail (Zheltov), svyashch., Epifanij (Bulaev), ierodiakon, 2018. The Hymns of 
the Sunday Octoechos in the Ancient Tropologion. Christian Reading, No 3, 
pp. 94–111. https://doi.org/10.24411/1814-5574-2018-10059 (In Russian)

Myers, G. (Ed.), 1994. The Lavrsky Troitsky Kondakar (= Monumenta Slavico-Byzan-
tina et Mediaevalia Europensia). Vol. 4. Sofi a: Heron press. 

Myers, Gr., 2009. A Historical, Liturgical and Musical Exploration of Kondakarnoie 
Pienie: The Deciphering of a Medieval Slavic Enigma. Sofi a: Cyrillo-Methodian 
Research Centre, BAS. 



Кондакарное пение в истории пространных распевов средневековой Руси34

Славянский мир в третьем тысячелетии 2025 ● № 3–4 ● Том 20

Nikiforova, A. Yu, 2011. “The Hidden Treasure.” The Signifi cance of the Finds of 
1975 in the Monastery of St. Catherine on Sinai for the History of the Service Me-
naion. In: I. E. Lozovaya, ed., 2011. Current Issues in the Study of Ancient Russian 
Church Singing Art: Science and Practice (On the 120th Anniversary of the Death 
of D. V. Razumovsky): Materials of the International Scientifi c Conference May 
12–16, 2009: Collection of Articles. Moscow: Moscow Conservatory, pp. 8–31. 
(Hymnology; vol. 6). (In Russian)

Pashina, O. A. (Ed.), 2014. Folk Musical Creativity. Textbook. St Petersburg. (In Russian)
Pozhidaeva, G. A., 2021. Ancient Russian Chant. In: M. S. Egorova, A. N. Kruchinina, 

eds., 2021. Paths in Time. Vol. 9: New Directions in Contemporary Musical Medieval 
Studies: In Search of a Method. Collection of Articles from the Annual International 
Scientifi c and Creative Symposium “Bražnikov Readings” 2020. St Petersburg: Amirit, 
pp. 256–272. (In Russian)

Pozhidaeva, G. A., 2022. The spiritual and musical culture of Rus in its connections 
with the typology of domestic musical art. In: O. A. Tufanova, ed., 2022. Herme-
neutics of Old Russian Literature. Collection No. 21. Moscow: IMLI RAN, pp. 527–
546. https://doi.org/10.22455/HORL.1607-6192-2022-21-527-546. (In Russian)

Pozhidaeva, G. A., 2021. The signifi cance of spiritual music of the Russian Middle 
Ages for domestic musical classics. In: O. A. Tufanova, ed., 2021. Hermeneutics 
of Old Russian Literature. Collection No. 20. Moscow: IMLI RAN, pp. 579–591. 
https://doi.org/10.22455/HORL.1607-6192-2021-20-579-591. (In Russian)

Pozhidaeva, G. A., 2010. Lexicology of Demestvenny Chant. Moscow: Znak. (In Russian)
Pozhidaeva, G. A., 2013. On the Typological Diff erence between Byzantine and Old 

Russian Musical Notation. Bulletin of Slavic Cultures, no. 4, pp. 70–78. (In Russian)
Pozhidaeva, G. A., 2007. Singing Traditions of Ancient Rus. Essays on Theory and Style. 

Мoscow: Znak. (In Russian)
Pozhidaeva G.A., 2017. Sacred Music of the Slavic Middle Ages. Moscow: Composer, 

St. Petersburg: Nestor-History. (In Russian)
Pozhidaeva, G. A., in print. Renaissance Features in Russian Sacred Music of the Se-

cond Half of the 15th — First Half of the 17th Centuries. (In Russian)
Pozhidaeva, G. A., 2015. Russo-Byzantine parallels in liturgical singing books of the 

XI–XIV centuries. In: V. M. Kirillin, ed., 2015. Ancient Rus’: The Space of the 
Book Word. Historical and Philological Studies. Moscow: Languages of Slavic 
Culture, pp. 192–221. (In Russian)

Pozhidaeva, G. A., 2005. The tradition of ancient Russian monody in the chants of the 
‘Typographic Charter’. Ancient Russia. Issues of Medieval Studies, no. 4, pp. 80–102. 
(In Russian)

Pozhidaeva, G. A., 2006. The tradition of ancient Russian monody in the chants of the 
‘Typographic Charter’. Ancient Russia. Issues of Medieval Studies, no. 2006, № 1. 
С. 91–104. (In Russian)

Prohorov, G. M., 1979. The cultural uniqueness of the time of the Kulikovo Battle. 
Works of the Department of Old Russian Literature. Leningrad: Science, Vol. 34, 
pp. 3–17. (In Russian)

Rhythm in Byzantine Chant. Acta of the Congress Held at Hernen Castle (Holland) in 
November 1986. Edited by Ch. Hannick. Hernen: A. A. Bredius Foundation, 1991.



Галина Андреевна ПОЖИДАЕВА 35

Shvets, T.V., 2008. Azmatik of the Blagoveshchensky Kondakar. In: A. N. Kruchinina, 
N. V. Ramazanova, eds., 2008. Greco-Russian Singing Parallels. To the 100th 
Anniversary of the Athos Expedition of S. V. Smolensky. Moscow; St Petersburg: 
Al’yans-Arkheo, pp. 100–132 (In Russian)

Shvets, T.V., 2018. The Blagoveshchensky Kondakar is a musical monument of 
Ancient Rus’. Diss. …cand. art historian. St Petersburg. (In Russian)

Shchurov, V., 2007. Genres of Russian musical folklore. In 2 parts. Moscow: Muzyka.
Sinicyna, N. V., 1998. The Third Rome: Origins and Evolution of the Russian Medie-

val Concept (15th–16th Сenturies). Мoscow: Indrik. (In Russian)
Skrebkov, S. S., 1973. Artistic Principles of Musical Styles. Moscow: Muzyka. (In Rus-

sian)
Smolensky S. V., 1913. Some new data on the so-called kondakarny Notation // Rus-

sian Musical Newspaper. No. 44, columns 973–977; No. 45, columns 1007–1010; 
No. 46, columns 1039–1044; No. 49, columns 1132–1136. (In Russian)

Uspenskij, B. A. (Ed.), 2006. Typography Charter: Charter with the Kondakar from 
the End of the 11th – Beginning of the 12th Century. Vols. I–III. Moscow: Languages 
of Slavic Cultures. (In Russian)

Uspenskij, N. D., 1971. Ancient Russian singing art. 2nd ed., revised. Moscow: Soviet 
Composer. (In Russian)

Zhukovskaia, L. P., 1987. Grecism and Archaicism Russian Letters in the 2nd half 
of XVth ― 1st half of the XVIth Century. The old Russian Literary Language in its 
Relation to Old Church Slavonic. Moscow: Nauka Publ., pp. 45–62. (In Russian)


